
Brève histoire du wuxia xiaoshuo
 武侠小说

I. Origines : des Royaumes combattants à la dynastie des Tang
I.1 Naissance et évolution de l’image du xia
par Brigitte Duzan, 24 novembre 2013
  wuxia xiaoshuo (武侠小说), nouvelle puis roman de wuxia, est l’un des genres les plus 
populaires de la littérature chinoise, l’un des plus anciens aussi, et le seul de la littérature 
traditionnelle qui ait survécu à la chute de l’Empire et soit encore vivant aujourd’hui. Son histoire 
est intimement liée à celle du xiaoshuo lui-même dont il a partagé l’évolution. 
 iant les qualités martiales dénotées par le terme à connotations militaires wu (武) aux valeurs 
héroïques et chevaleresques du xia (侠), personnage empreint de noblesse d’âme et d’esprit de 
sacrifice, le wuxia est intraduisible (1) : il se réfère à une tradition et une culture typiquement 
chinoises. Il ne se définit que par la personnalité particulière du xia tel qu’elle a évolué au cours de 
l’histoire.
 gines de la tradition et de la symbolique du wuxia
 gine du terme de wuxia
  terme même de wuxia est relativement récent, puisqu’il date de la fin de la dynastie des Qing, soit 
du tout début du 20ème siècle. Comme beaucoup d’autres, il a alors été importé du Japon où le 
néologisme bukyo avait été inventé à la fin de la période Meiji (dans le titre d’un roman) : bu 
désignant le samouraï et kyo dénotant un caractère viril. La transcription chinoise de wuxia fut 
rapportée en Chine par les jeunes intellectuels qui étaient partis étudier au Japon, dans l’espoir que 
leur pays adopterait les valeurs de modernité scientifique et militaire que le terme véhiculait et qui 
avaient permis au Japon de devenir une grande puissance.
  19ème siècle, auparavant, ce genre de littérature était désigné en Chine par le terme de xiayi (侠
义) qui mettait donc l’accent sur le yi (义), c’est-à-dire la droiture et le sens de la justice inhérents 
au personnage du xia. Le nouveau terme, lui, soulignait ses qualités chevaleresques de pourfendeur 
de torts à la pointe de l’épée impliquées par la substitution de wu à yi. 
  terme de wuxia est ensuite devenu courant et populaire au début des années 1920, avec une 
formidable expansion de ce type de littérature, doublée d’un non moins formidable engouement 
pour les films de wuxia vers la fin de la décennie. 
  xia, associé au wu, cependant, a une longue histoire, qui remonte à la période des Royaumes 
combattants (403-221 avant JC).
 gines du xia
 s références les plus anciennes que l’on a trouvées proviennent du Han Feizi (《韩非子》), écrit à
la fin de la période des Royaumes combattants. Outre un condensé de la pensée légaliste, l’ouvrage 
contient nombre d’observations et anecdotes sur l’époque, celle qui précède l’instauration du 
Premier Empire, donc marquée de conflits incessants. C’est dans ce contexte que Han Fei critique 
ceux qu’il désigne par le terme de xia en leur reprochant de transgresser les lois en recourant à la 
violence – wu . 
     
Il le fait dans un texte célèbre intitulé « Les cinq poisons » (五蠹) (2) où il critique de la même 
manière les lettrés et les xia, en rapprochant le wen et le wu que la culture chinoise oppose 
normalement :
儒以文乱法，侠以武犯禁，而人主兼礼之，此所以乱也。
     les lettrés utilisent leurs écrits (文) pour perturber les lois,      les xia recourent à la violence (武)
pour transgresser les  interdits, et comme le souverain les tolère, le désordre   règne.

Le Han Feizi
     



Et si les xia sont respectés au lieu d’être châtiés, ajoute Han Fei un peu plus loin, c’est parce 
qu’ils mettent leur épée au service de causes privées. On voit donc se profiler l’image de 
mercenaires parcourant les royaumes en guerre pour s’offrir à qui veut bien les recruter, des youxia 
(游侠) ou « chevaliers errants » selon la traduction courante. Errants certes, mais très peu 
chevaliers. 
     
Le concept de xia évolue avec Sima Qian (145- ?? avant JC) .
     
Le xia selon Sima Qian

Les Mémoires historiques
　

Dans ses « Mémoires historiques » (《史记》), achevées en 91 avant JC, Sima Qian (司马
迁) consacre le chapitre 124 de ses biographies aux youxia : « Biographies de chevaliers errants » 
(《游侠列传》), selon la traduction de Jacques Pimpaneau. Il s’agit en l’occurrence de deux 
personnages présentés comme des exemples-types de xia : Lu Zhujia (魯朱家) et Guo Jie (郭解).
     
     

Mais il faut y ajouter les six biographies du chapitre 86 : « Biographies d’assassins » (《刺
客列传》), assassins qui sont en fait des héros : Cao Mo (曹沫), général du duc Zhuang de Lu qui
força le duc Huan de Qi à rendre les territoires conquis,  Zhuan Zhu (专诸), assassin du roi Liao de
Wu, Yu Rang (豫让) qui vengea son maître d’un geste symbolique avant de se suicider, Jing Ke 
(荆轲), auteur de la tentative ratée d’assassinat du futur Premier Empereur et Nie Zheng (聂政) 
(3).
    

Nie Zheng est en fait le cinquième dans l’ouvrage de Sima Qian car les « assassins » 
y sont classés par ordre chronologique, mais c’est un modèle du genre. Pour échapper à ses 
ennemis, Nie Zheng s’était réfugié, avec sa mère et sa sœur, dans l’État de Qi (齐国) où il devint 
l’ami de Yan Zhongzi (严仲子) qui était poursuivi par le premier ministre de l’État de Han (韩国),
 Xia Lei (侠累). Nie Zheng assassina Xia Lei, puis se suicida, mais, pour que sa sœur Nie Rong 
(聂荣) ne soit pas inquiétée, il se défigura au préalable. Personne ne sachant qui était Nie Zheng
l’assassin, le souverain de Han fit exposer le corps en public ; Nie Rong reconnut son frère, et 
dévoila son identité pour que son grand mérite fût connu de tous. 
     

Cette biographie de Nie Zheng combine les principales caractéristiques qui font la noblesse 
du xia : esprit filial, ici envers la mère, fidélité à ses amis, loyauté envers ses maîtres, lutte contre 
l’injustice et les persécutions, esprit de sacrifice, et ici non seulement du xia mais de sa sœur aussi. 
Sima Qian cite bien Han Fei au début de son chapitre, mais son propos est opposé : loin de 
dénoncer le xia comme fauteur de troubles, il professe son admiration pour son courage et son 
intégrité ; si ses actions sont un défi au pouvoir établi, et peuvent donc représenter un danger pour 
l’ordre public, il est toujours du côté des opprimés et des victimes d’injustices, qu’il défend au 
mépris de sa propre existence.
     

De toutes ces qualités, c’est sans doute la loyauté qui prime : loyauté envers l’ami, ou 
loyauté envers celui qui a su reconnaître sa valeur et l’emploie à son service (zhijizhe 知己者) - et 
l’on ne peut s’empêcher de penser que c’est là une idée très personnelle de Sima Qian. Comme le 
dit Yu Rang :
         士为知己者死，女为说己者容。
         L’homme meurt pour celui qui a reconnu sa valeur, 



comme la femme se pare pour celui qui apprécie sa beauté.
     

Zhuangzi lui-même – dans son célèbre texte, chapitre 30 du Zhuangzi, « Convaincre par 
l’épée » (《说剑》) - avait loué l’efficacité des armes dans les cas où les formes traditionnelles de 
persuasion prônées par Mencius, celles fondées sur le langage, se heurtaient à  une fin de non 
recevoir (4). Convaincre par l’épée, c’est la solution qu’avait adoptée Cao Mo… Pour agir sur un 
souverain ne connaissant que sa volonté de domination et ses désirs de conquête, et sourd aux 
conseils de modération de ses ministres, la violence devenait le seul recours contre la violence.  
     

Les xia ont cependant été pourchassés pendant toute la première période de la dynastie des 
Han (220 avant JC-23 après JC) et les historiens postérieurs à Sima Qian sont revenus à l’opinion 
négative de Han Fei. En même temps, cependant, l’imagination populaire s’emparait de l’image de 
« nobles assassins » transmise par les Mémoires historiques, mais en élaborant peu à peu une 
tradition que l’on trouve déjà traduite en termes littéraires à l’époque des Six Dynasties (222–589).
     
Les chuanqi des Tang
      
C’est cependant sous la dynastie des Tang, lorsque les contes et récits extraordinaires de la période 
des Six Dynasties se transforment en véritables œuvres de fiction et que naissent les contes 
fantastiques ou chuanqi (传奇), que se développe en même temps toute une tradition littéraire
autour d’une image idéalisée et romancée du xia. 
     
L’image abstraite du xia en poésie.
     

Les poèmes de l’époque peuvent être de simples versifications d’ouvrages historiques, mais 
certains sont des portraits de xia, dont l’image devient alors liée au port de l’épée. Le xia devient 
bretteur et spadassin, jianxia (剑侠), ou jianke (剑客).
     
C’est le titre d’un poème de Jia Dao (贾岛)  - « Le spadassin » (《剑侠》) –  considéré comme 
symbolisant l’esprit du xia (5) :
十年磨一剑  voilà dix ans que j’affûte mon glaive
霜刃未曾试  sa lame acérée n’a pourtant point subi d’épreuve
今日把似君 aujourd’hui, seigneur, je la mets à votre service
谁有不平事  pour aider ceux qui souffrent d’injustice.
    Li Bai Xiakexing
　

Mais le poème le plus célèbre dans ce registre reste celui du grand poète Li Bai (李白) : « 
La voie du xia » (《俠客行》). On a dans ce poème une série d’allusions à des personnages 
devenus légendaires, et une application du principe énoncé par Zhuangzi dans son texte
 « Convaincre par l’épée ». Le ton est satirique, mais plutôt laudatif. Le titre du poème a été repris 
par Jin Yong (金庸) pour son douzième roman, en 1966, preuve que le modèle est devenu 
emblématique.
     
Le xia dans les chuanqi.
     

En même temps, le genre des contes fantastiques, ou chuanqi, se développe à partir des 
recueils de récits de manifestations surnaturelles de la période des Six Dynasties. L’idée n’est plus 
d’édifier le lecteur mais de donner libre cours à l’imagination et au talent littéraire. La plupart des 
œuvres sont des histoires d’amour complexes où se mêle le merveilleux, traduisant la fascination de
l’époque pour le surnaturel et l’insolite.



     
Les histoires de xia y gagnent deux nouvelles caractéristiques qui vont être indissociables du

genre : un élément de fantastique et un élément féminin, souvent combinés dans les personnages 
d’héroïnes martiales ou nüxia (女侠) qui forment l’aspect le plus intéressant des nouvelles 
créations de la période. Le modèle-type, tiré des Printemps et Automnes de Wuyue (《吳越春
秋》), date de la période des Han orientaux, mais il est développé au neuvième siècle comme 
personnage de fiction : c’est la Belle de Yue ou Yuenü (越女), à laquelle est par ailleurs consacrée 
la dernière œuvre de Jin Yong.
     

Deux autres figures féminines symboliques qui inspireront de nombreux cinéastes émergent 
vers la fin du neuvième siècle : l’une est Nie Yinniang (聂隐娘), et l’autre Hongxian (红线), dont 
les histoires sont attribuées respectivement à Pei Xing (裴铏) et Yuan Jiao (袁郊).
     

La première, fille de général, est kidnappée par une nonne qui la forme aux arts martiaux et 
à la pratique de la magie, puis la fait entrer au service d’un gouverneur militaire qu’elle doit 
défendre contre les assassins envoyés par un rival, avant de partir, une fois sa mission accomplie, 
sur un âne blanc vers une destination inconnue. La seconde, servante d’un autre gouverneur 
militaire, accomplit des exploits tout aussi extraordinaires, dans un récit conté avec élégance et 
maîtrise du mystère. 
    

Ces deux héroïnes reprennent la trame dessinée par les histories d’assassins de Sima Qian, 
mais en fusionnant les Nie Yinniang personnages du valeureux xia et de l’élégante beauté que Sima 
Qian avait associés dans les propos de Yu Rang à des fins d’analogie. 
      

L’histoire de l’homme à la barbe frisée
　

L’imaginaire fantastique, dans ces récits, s’oppose à la narration précédemment tirée de la 
réalité historique. Une génération plus tard, l’art narratif du chuanqi atteint un sommet dans le récit 
de Du Guangting (杜光庭), l’un des plus célèbres de l’époque Tang : « L’histoire de l’homme à la 
barbe frisée » (《虬髯客传》).
     

A la fin de la dynastie des Sui, un certain Li Jing (李靖) remarque une jeune et jolie 
servante du nom de Hongfu (红拂), employée chez un fonctionnaire auquel il a rendu visite.
Elle le rejoint ensuite dans l’auberge où il est descendu, et lui demande de l’emmener avec elle car 
elle a lu en lui un avenir plein de promesses. Dans une autre auberge, peu de temps après, ils 
rencontrent un étranger à l’allure martialeet à la barbe frisée auquel Li Jing présente l’une de ses 
connaissances, du nom de Li Shimin (李世民). En le voyant, l’étranger déclare reconnaître en lui 
un futur empereur, et renoncer donc lui-même à l’empire qu’il voulait conquérir, puis disparaît. Dix 
ans plus tard, ministre de la nouvelle dynastie des Tang fondée par Li Shimin, Li Jing entend parler 
d’un royaume conquis dans les mers du sud-est : il sait que l’étranger a réalisé ses ambitions dans 
un autre pays. 
     

Du Guangting utilise habilement le contexte historique de la fondation de la dynastie des 
Tang pour dresser une double narration de fondation dynastique à thème patriotique : le xia étrange 
à la barbe frisée valide le mandat du ciel du fondateur des Tang tout en réalisant lui-même une 
fondation en miroir dans un royaume plus ou moins fantastique. 
     

Ces thèmes propres aux chuanqi vont ensuite alimenter une littérature vernaculaire de wuxia
de plus en plus élaborée sous les Song et les Yuan, puis sous les Ming, où les récits abandonnent la 



forme courte pour passer à la forme du roman à épisodes.
     
Le développement des récits de wuxia des Song aux Ming
     
Histoires de xia dans les huaben des Song
     

Au début de la dynastie des Song, nous dit Lu Xun dans sa « Brève histoire du roman 
chinois » (《中国小说史略》) (6), « les contes extraordinaires se voulaient « crédibles », aussi 
ce genre allait-il désormais s’engager sur la voie du déclin ». Dans le chapitre sur les écrits de type 
chuanqi de l’époque Song, il nous parle d’un Mémoire en trois volumes sur des « personnages hors 
du commun dans les vallées du Yangzi et de la Huai » (《江淮异人录》), écrit à la fin du dixième
siècle par un certain Wu Shu (吴淑). L’ouvrage comporte en particulier un chapitre sur des 
redresseurs de tort errants (侠客), magiciens (术士) et prêtres taoïstes (道流) impliqués dans des 
événements insolites.  
     

Lu Xun souligne que Wu Shu serait le premier à consacrer un ouvrage entier bâti autour « 
des évolutions de tout un peuple imaginaire d’étranges protagonistes, dans un univers chimérique. »
C’est cet ouvrage qui fut ensuite copié à l’époque Ming et lança la mode des « histoires de bandits 
d’honneur aux prouesses miraculeuses », autant de récits influencés par les croyances taoïstes en la 
magie et aux esprits.

　
Personnages hors du commun du Yangzi et de la Huai
     

Mais les plus intéressants développements littéraires, à l’époque des Song, ne sont pas à 
rechercher du côté des lettrés, ils se passaient sur la place publique. C’est là en effet que s’est 
développée une littérature en langue populaire, sous forme de livrets appelés huaben (话本), 
utilisés par les bateleurs et conteurs, où étaient annotées des trames ou des ébauches de récits oraux,
souvent colportés par ouï-dire. Or ces conteurs étaient divisés en écoles, que plusieurs documents 
des Song du Sud cités par Lu Xun classent en quatre catégories (7) ; dans la première, celle des 
conteurs dexiaoshuo, on trouve les histoires d’amour habituelles, ainsi que celles de monstres et de 
prodiges, mais aussi les histoires de brigands, de xia et de combats martiaux, auxquelles sont joints 
cas judiciaires et enquêtes. 
     

L’important ici est la différence d’approche narrative, liée à l’oralité : les huaben n’ont plus 
rien de la concision de la langue classique procédant par allusions, mais sont au contraire prolixes et
riches en développements mélodramatiques, voire burlesques, aptes à captiver un auditoire 
populaire. Au croisement de ce nouveau genre, la tradition des récits de xia prend un tour nouveau, 
où l’héroïsme se teinte d’humour populaire. On n’est pas très loin des personnages incarnés au 
cinéma par Jacky Chan.
      

Parmi les récits populaires des huaben de l’époque, on trouve ainsi quelques histoires qui 
forment comme une légende dorée de l’empereur Taizu avant la fondation de la dynastie des Song : 
il y apparaît comme un xia martial et impulsif – mais un tantinet excessif - à la fois digne 
descendant des xia des Royaumes combattants et précurseur des bandits d’honneur du jianghu dont 
la légende commence aussi à se former à l’époque.
     

Ainsi, dans « Zhao Taizu enfourche le dragon » (《赵太祖飞龙记》), le futur empereur 
est figuré, déjà, en conquérant, mais dans « Zhao Taizu escorte Jingniang sur mille lis » (《赵太祖
千里送京娘》), l’image tourne à la caricature de foire : il insiste noblement pour ramener chez 
elle une jeune paysanne qui a été enlevée par des bandits, et recueillie dans un monastère à des 



milliers de lieues de chez elle ; mais il fera tant et si bien qu’il la conduira au suicide. L’histoire sera
reprise par Feng Menglong (冯梦龙) dans son deuxième recueil, à la fin des Ming, mais dans un 
esprit différent.
     

Les huaben perpétuent aussi la tradition des chuanqi des Tang, en particulier en brodant sur 
les personnages féminins de xia. On en trouve des échos dans les huaben des Ming, comme, par 
exemple, le récit intitulé « Cheng Yuanyu paie la note de quelqu’un à l’auberge, la Onzième sœur 
discute de xia sur le mont Yungang » (《程元玉店肆代偿钱,十一娘云冈纵谭侠》), 

développé dans un recueil de Ling Menchu (凌濛初), écrit en 1627, à la toute fin des Ming.
     

A la fin des Song du Sud, les spectacles populaires subirent une éclipse ; en même temps les 
conteurs se firent plus rares, mais les huaben subsistèrent, avec la tradition qu’ils avaient établie, et 
ils inspirèrent les écrivains ultérieurs. 
     
Premier récit du jianghu sous les Yuan
     

Sous  les Yuan, les récits des chuanqi et huaben ont alimenté le genre prévalent de l’époque :
le théâtre. Mais les récits de xia n’y sont pas une source d’inspiration fréquente. 
     
Vestiges de l’ère Xuanhe
　

En revanche, c’est dans un livre vraisemblablement écrit sous les Yuan (mais repris de textes
antérieurs) que l’on trouve le premier récit sur la  rébellion des marais de Liangshan (梁山泺聚
义) qui va donner sous les Ming l’un des récits fondateurs du roman de  wuxia. Le livre est
intitulé « Vestiges de l’ère Xuanhe des Song » (《大宋宣和遗事》) ; c’est une compilation de 
textes qui retracent les événements survenus depuis les souverains mythiques Yao et Shun jusqu’à 
l’établissement de Gaozong à Lin’an (Hangzhou) en 1127. 
     

Il est en dix parties ; la quatrième raconte comment, après deux autres rebelles, Song Jiang 
(宋江) est obligé de se retirer dans le temple de la déesse noire Xuannü (玄女庙) après avoir tué 
Poxi (婆惜), et comment, alors que les soldats qui le poursuivaient se sont retirés, un rouleau 
tombe du ciel, sur lequel sont inscrits les noms de trente six généraux sommés de se soumettre à lui 
comme chef suprême et protecteur des justes causes, « afin de répandre l’honneur et la justice et 
d’anéantir les méchants et les fourbes ».
     

Les rebelles pillent, brûlent et assassinent. L’empereur ordonne de les capturer, mais un 
général réussit à les pacifier, ils reçoivent des postes d’inspecteurs, et Song Jiang finit gouverneur 
militaire (节度使).
     

On a là l’ébauche du grand classique « Au bord de l’eau » (《水浒传》)  compilé au 
quatorzième siècle. Le texte est un récit populaire inspiré par des événements  historiques, qui 
fournit un modèle de xia émergeant de son isolement pour prendre la tête d’une bande de hors-la-loi
; formant une communauté, il initie par là même tout un système de codes d’honneur et de loyauté 
qui vont devenir des règles du genre. Le xia n’est plus un individu isolé ; il est en outre immergé 
dans l’histoire. 
     

C’est aussi un être moral qui finit par se rallier au régime. Il s’agit d’une idéalisation typique
des personnages de xia : en fait, les rebelles autour de Song Jiang furent capturés et passés par les 
armes. Mais les événements survenus après que les rebelles se soient rendus ne sont pas rapportés 
dans les annales, la rumeur publique et l’imagination populaire ont donc pu s’en emparer et les 



enjoliver à volonté. 
     
On est là à une période charnière dans l’évolution de la littérature de wuxia. Le genre va prendre 
une forme beaucoup élaborée sous les Ming, grâce au développement du roman à épisodes (章回
小说).

Article écrit par Brigitte Duzan 
Éditions Jentayu - Nouvelles voix d'Asie 

Article transmis par Maître Itier. 

https://editions-jentayu.fr/

